
 

 
                                                                artículos | 
                                                 número 23 | diciembre 2025 

 
 
 
 
“Escenotecnia de lo intangible”  
La construcción del espacio interior en el espectador a través de la 
experiencia escénica de Casandra Iluminada1 
 
 
Marcelo José Islas - Departamento de Artes Integradas - Facultad de Arte - 
Universidad de Playa Ancha, Valparaíso, Chile. 
 
correo: mislas@upla.cl 
 

 
 
Resumen: el artículo analiza cómo el montaje de Casandra Iluminada (2023) 
reconfigura la relación entre espectador y escena al inducir la ceguera en el 
público. El uso de antifaces como máscara para los ojos genera una 
“metaescenografía” sensorial e imaginaria que cada espectador construye 
interiormente. Desde los aportes de Bachelard sobre el espacio y la imaginación, 
Didi-Huberman sobre la dialéctica de la mirada y Heidegger sobre el silencio 
como posibilidad del lenguaje, se examina cómo oscuridad y sonido amplían la 
participación imaginativa. Este desplazamiento perceptivo transforma el tiempo 
escénico en una experiencia subjetiva donde pasado mítico y presente teatral 
coexisten. A partir de la performance (Taylor), la obra revaloriza la voz silenciada y 
restituye una memoria femenina marginada. En conclusión, la ceguera inducida 
abre múltiples espacios personales y convierte al espectador en coautor del 
acontecimiento teatral, donde la visión interior sustituye a la mirada visual como 
forma de percepción estética y política. Palabras clave: Teatro sensorial, 
escenografía e imaginación, experiencia del espectador, ceguera inducida, voz 
femenina silenciada. 
 
Abstract: the article analyzes how the staging of Casandra Iluminada (2023) 
reconfigures the relationship between spectator and stage by inducing blindness 
in the audience. The use of blindfolds as eye masks creates a sensory and 
imaginary “metascenography” that each spectator constructs internally. Drawing 
on Bachelard’s reflections on space and imagination, Didi-Huberman’s dialectics 

1 El título original del texto dramático de Noemí Frenkel es Casandra Iluminada (Rito de pasaje). 
Nuestro montaje se llamó Casandra Iluminada.  

 



of the gaze, and Heidegger’s notion of silence as a possibility of language, the 
study examines how darkness and sound expand imaginative participation.This 
perceptual shift transforms stage time into a subjective experience where 
mythical past and theatrical present coexist. From the perspective of 
performance (Taylor), the work reclaims the silenced voice and restores a 
marginalized feminine memory. In conclusion, induced blindness opens multiple 
personal spaces and turns the spectator into a co-author of the theatrical event, 
where inner vision replaces visual sight as a mode of aesthetic and political 
perception. Keywords: Sensory theatre, Scenography and imagination, Spectator 
experience; Induced blindness, Silenced female voice. 

 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 2 

 



 
 
 

“volviendo nuestra mirada hacia un habitar trascendente, 
que evoca la fantasía, la creatividad y lo sublime. 
Un habitar poético, más rico, profundo y creativo, 

que propone una revisión de nuestro campo perceptivo” 
Gastón Bachelard 

 

 

 
Introducción 
El rescate de voces femeninas históricamente silenciadas constituye, en la 

escena contemporánea latinoamericana, un acto simultáneamente 

estético, político y ético. En este marco, nuestra puesta de Casandra 

Iluminada, estrenada en 2023 en el Teatro Odeón de Valparaíso, se 

inscribe como una relectura sensorial y simbólica del texto de Noemí 

Frenkel, que reescribe el mito de Casandra —la profetisa troyana 

condenada a que nadie creyera sus palabras— desde una perspectiva 

contemporánea y feminista.  

La dramaturgia de Frenkel, concebida originalmente como monólogo, 

convierte a Casandra en una figura puente entre el mito y la experiencia 

actual de las mujeres que sobreviven a la violencia patriarcal. A través de 

la historia de una joven internada tras un intento de suicidio —La que 

habla—, el texto entrelaza trauma y mito, y convierte la herida personal en 

territorio de memoria colectiva. En esta fusión de planos, la voz de la 

protagonista contemporánea y la de Casandra se confunden hasta 

volverse una sola: ambas encarnan el deseo de romper el silencio 

impuesto.  

Nuestro trabajo escénico se propone trasladar esa poética del silencio y la 

palabra al terreno de la percepción. Para ello diseñamos un dispositivo: 

privar al público de la vista durante la totalidad del montaje. Antes de 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 3 

 



comenzar la función, invitamos a los espectadores a cubrirse 

voluntariamente los ojos, ingresando así en un pacto de oscuridad 

compartida. La sala se transforma en un espacio de tránsito y de cuidado, 

donde cada asistente es guiado hacia su asiento en medio de una 

atmósfera sonora creada para el montaje, que combina música y sonidos 

de olas de mar rompiendo en la playa con el sonido natural del crepitar de 

una fogata encendida en el centro del espacio alrededor del cual se 

ubican los espectadores. Desde el inicio, la experiencia propone una 

desposesión: dejar de mirar para comenzar a sentir. Esta “ceguera 

consensuada” recrea la condición de la propia Casandra, quien ve lo 

invisible pero no puede ser vista ni creída. En nuestra propuesta, el público 

comparte esa paradoja: percibe sin mirar, imagina sin dominar la imagen. 

La oscuridad total desplaza el eje de la representación hacia la escucha y 

el cuerpo. El teatro, despojado de su dimensión visual, se convierte en un 

territorio sensorial y afectivo donde el espectador fabrica sus propias 

imágenes interiores. De esta manera, la escena se reconfigura como 

experiencia auditiva, táctil y térmica: el sonido, la vibración, la voz y la 

respiración colectiva sustituyen al decorado tradicional. El público, sumido 

en la penumbra, deja de ser observador para transformarse en 

participante activo, coautor del acontecimiento teatral. La imaginación se 

vuelve el principal material escenográfico. 

 

El presente artículo analiza precisamente cómo esta ceguera escénica 

produce un “espacio personal” en el interior del espectador a partir de la 

imaginación y la percepción sensorial. Comprendemos por espacio 

personal no un ámbito físico delimitado, sino un territorio íntimo donde 

confluyen recuerdos, sensaciones y emociones activadas durante la 

experiencia. En Casandra Iluminada, ese espacio surge dentro del cuerpo 

y la mente de cada participante, al suprimir el sentido de la vista y 

amplificar los demás sentidos -el oído, el tacto, la propiocepción- junto 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 4 

 



con la potencia de la memoria y la fantasía. Este desplazamiento 

perceptivo reconfigura los fundamentos del hecho escénico y plantea 

interrogantes centrales para la estética contemporánea: 

 

-¿Cómo se construye la escenografía cuando no hay nada que ver? 

-¿Qué forma adopta la interacción entre performer y espectador en 

ausencia de mirada? 

 

A partir de estas preguntas, estructuramos nuestro estudio en cuatro 

secciones. En esta introducción presentamos el contexto de la obra y el 

dispositivo escénico que articula la experiencia de la ceguera. 

El marco teórico propone los autores con los que trabajamos como 

soporte para realizar el análisis del montaje: la imaginación material y 

poética del espacio en Gastón Bachelard; la noción de mirada y su 

suspensión en Georges Didi-Huberman y Erika Fisher-Lichte; la 

concepción heideggeriana del acontecimiento como apertura de mundo; 

las ideas de Diana Taylor sobre la memoria performativa y la transmisión 

corporal del pasado. Estos marcos nos permitirán comprender cómo la 

percepción y la memoria actúan como fuerzas constructivas dentro del 

teatro sensorial. 

En el análisis del montaje, describimos las estrategias escénicas 

utilizadas para construir la “metaescenografía”: el uso de la voz como 

materia, la espacialización sonora, las temperaturas, la respiración y la 

dosificación de la palabra. Examinamos cómo estos elementos conforman 

una arquitectura perceptiva en la que cada espectador proyecta su propio 

paisaje interior. 

En las conclusiones sintetizaremos los hallazgos principales de nuestro 

trabajo. 
 

 
 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 5 

 



Marco teórico 
La situación excepcional de un público privado de la vista nos permite 

pensar los fundamentos de la experiencia escénica desde una perspectiva 

fenomenológica.  

En nuestro trabajo con Casandra Iluminada entendemos que el acto de 

mirar -habitualmente central en la recepción teatral, junto al de oír- debe 

ser suspendido para abrir paso a otras formas de percepción y de sentido. 

La ausencia de visión no constituye una carencia, sino una condición de 

posibilidad: un modo de reactivar la imaginación, la memoria y el cuerpo 

del espectador como territorios de creación. Para comprender esta 

dimensión poética y sensorial nos apoyamos en un conjunto de enfoques 

teóricos que abordan el espacio, la mirada, el acontecimiento y la 

memoria desde distintos campos de reflexión: la fenomenología del 

habitar (Bachelard), el concepto de poiesis (Dubatti), la dialéctica de la 

mirada (Didi-Huberman), la ontología del acontecimiento (Heidegger) y la 

teoría performativa de la memoria (Taylor). 

 
Análisis del montaje Casandra Iluminada 
Espacio y dispositivo escénico 
 

Iniciamos nuestra puesta en escena en el histórico Teatro Odeón de Playa 

Ancha, un espacio cuya arquitectura y estado actual influyen 

decisivamente en la propuesta de montaje. Inaugurado en 1911 como el 

primer teatro en los cerros de Valparaíso, el Odeón alberga durante 

décadas zarzuelas, operetas y funciones de cine mudo musicalizado en 

vivo. Su edificio, erigido con una estructura de hierro remachada al estilo 

de la Torre Eiffel, sobrevive a terremotos y al abandono tras su cierre en 

1974.  

Hoy, con su platea convertida en estacionamiento y un piso de arena 

cubriendo el antiguo patio de butacas, el Odeón ofrece un escenario 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 6 

 



singular donde lo ruinoso convive con lo poético. Estas condiciones 

espaciales abren un diálogo creativo entre el lugar y nuestra obra, 

motivándonos a un montaje experimental e inmersivo, orientado a 

sustituir la escenografía visible por un paisaje perceptivo construido en 

tiempo real por el público. Esa sustitución implica la creación de una 

“arquitectura sensorial interna” sustentada en sonidos, temperaturas, 

olores y voz; es decir, una metaescenografía que se edifica en la mente del 

espectador en ausencia de estímulos visuales. 

La decisión de ocupar este espacio en su crudeza nos lleva a redoblar la 

apuesta por la imaginación del espectador. Antes de cualquier 

parlamento, establecemos un pacto sensorial y ético con el público: los 

acomodadores ofrecen a cada asistente un antifaz y lo invitan a cubrirse 

los ojos. Luego, tomados de las manos, los espectadores son conducidos 

hasta sus butacas, donde se les ayuda a sentarse con confianza, sin temor 

a la oscuridad. Ese gesto de confianza —renunciar voluntariamente a la 

vista para abrir la escucha— sella un contrato perceptivo colectivo. La 

oscuridad consensuada genera de inmediato una atmósfera de intimidad 

y expectativa compartida, desplazando el eje del acontecimiento hacia lo 

auditivo y lo imaginario. 

Con la sala en total penumbra, apenas iluminada por un fuego central, 

comienza la función. Una vez que el último espectador ha tomado asiento 

y tras un breve silencio inicial, se escucha la voz del personaje La que 

habla, que emerge como material central de la composición. Optamos 

por un dispositivo polifónico: las dos actrices, junto a dos asistentes 

encargados de efectos sonoros y el técnico de sonido, se distribuyen en la 

parte posterior del espacio, articulando capas de alocuciones, susurros, 

respiraciones y sonoridades.  

 

 

 
 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 7 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

El resultado es una espacialización del sonido que permite al oído dibujar 

trayectorias y delimitar presencias sin requerir imagen. La “imagen” de la 

obra —en un sentido profundo— reside así en el oído del espectador: cada 

timbre, cada temblor, cada quiebre de aire se vuelve detonante de 

figuración interna. En conjunto, la espacialidad acústica alcanzada genera 

auténticos paisajes sonoros que "orientan, hacen fluir la memoria y 

establecen rangos de atención en lo que está sucediendo" (Catalano, 2010, 

p.35) potenciando así la imaginación activa del espectador. 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 8 

 



Para intensificar esta arquitectura sonora, incorporamos elementos 

hápticos y ambientales dosificados. Un punto de calor controlado —un 

fogón ritual— deja sentir por momentos su irradiación hacia el público, 

asociando el fuego a capas simbólicas diversas: “[e]l fuego y el calor 

suministran medios de explicación en los campos más variados porque 

ambos son para nosotros fuente de recuerdos imperecederos, de 

experiencias personales simples y decisivas” (Bachelard, 1966, p.18). Del 

mismo modo, administramos un rastro olfativo mínimo (madera 

quemada, humo leve de incienso, hojas de boldo, eucalipto, menta y 

cáscaras de naranja) en transiciones específicas. Todo el sistema se calibra 

para sugerir, no para ilustrar: buscamos una sinestesia poética, no un 

efectismo meramente sensorial. 

La idea de este vaciamiento visual es reordenar la atención de la 

audiencia. Al “callar” la mirada, la palabra adquiere una corporeidad 

audible: una respiración antes de un nombre se convierte en anticipación; 

una consonante sostenida deviene suspensión dramática. Trabajamos la 

dicción no como asepsia, sino como ética de la inteligibilidad: si le 

pedimos confianza al espectador, debemos garantizar que la voz se reciba 

con claridad y con textura. De ahí que una partitura dinámica de 

contrastes -zonas de casi silencio y estallidos contenidos- cuide la curva de 

expectativa y descarga a lo largo de la obra. 

En este marco, nuestra dirección escénica evitó cualquier “compensación” 

lumínica. No introdujimos destellos, ni sombras figurativas, ni guiños que 

devolvieran a la retina la conducción del sentido. La escena acontece en el 

interior del oyente. Para sostener esa elección, organizamos el ritmo 

actoral según lo ensayado: las actrices, cada una en su momento, toman 

el protagonismo frente al micrófono al decir el texto de su personaje. Se 

trabajan variaciones de distancia, ataque y altura en la emisión de la voz, 

de modo que la sala pueda percibir cambios de actitud sin necesidad de 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 9 

 



literalidad verbal. Así, el público se encuentra en medio de un tejido de 

voces con el cual sintonizar en cada instante. 

La intensidad de la dicción está regulada por la emoción de cada pasaje y 

por la proximidad o lejanía respecto del micrófono. Como el texto 

dramático, durante el proceso creador del montaje, se ensaya 

previamente de cara al público, las actrices manejan con claridad los 

distintos momentos emocionales de la obra. En la segunda etapa del 

montaje, ya con los ayudantes de escena y el sonidista incorporados, 

terminamos de construir la propuesta final. Organizamos la emisión en 

“oleadas” y “picos”: módulos respiratorios de varios minutos que dilatan la 

escucha, seguidos por momentos de alta concentración de 30 a 60 

segundos que tensan y luego liberan la atención. Sumado a esto, ciertos 

efectos sonoros puntuales colaboran con la generación de sensaciones en 

los espectadores. Más que cuadros cerrados, trabajamos atmósferas; más 

que cortes bruscos, creamos pasajes fluidos. 

La organización espacial de las intérpretes también es una decisión 

estratégica. Ensayamos cuidadosamente para que cada presencia audible 

resultara precisa, tomando el teatro entero como caja de resonancia. 

Además, como principio ético de comportamiento, ninguno de los 

integrantes del equipo interactúa físicamente con los espectadores 

durante la función. Cada uno, concentrado en su tarea, se mantiene a una 

distancia prudente, preservando un equilibrio entre proximidad y cuidado. 

Sabemos que en la oscuridad la vulnerabilidad del público aumenta; 

acompañar esa vulnerabilidad forma parte de nuestra política de creación. 

Desde la perspectiva del público, el efecto generado es el de una 

verdadera copresencia. A diferencia del modelo convencional -actores 

iluminados frente a espectadores en penumbra-, aquí la audiencia devino 

un coro silencioso que sostiene la escena con su escucha. Esa comunión 

no anula la singularidad de cada vivencia: cada espectador fabrica su 

propio “decorado” mental, pero lo hace sincronizado con los demás 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 10 

 



mediante una partitura común. Nombramos a ese fenómeno 

metaescenografía compartida: una arquitectura invisible levantada 

simultáneamente por múltiples imaginaciones a partir de señales 

idénticas. Ello se vincula con la noción de "mapa sonoro", definida como 

"el modo según el cual son representados los modelos de construcción de 

la envolvente sonora individual la cual comienza en el mismo momento 

de la gestación" (Catalano, 2010, p.34). Desde esta perspectiva, cada 

espectador aporta la singularidad de su propia historia sonora a esa 

metaescenografía compartida. 

La empatía se ve favorecida por esta configuración sensorial. Al retirar la 

mirada -vehículo frecuente de distancia crítica-, el oyente queda expuesto 

a la voz en una intimidad poco habitual. Diseñamos la partitura vocal, de 

hecho, para que esa voz no fuese un voice over omnisciente que domina 

desde fuera, sino un cuerpo que llega al espectador: cercano y frágil por 

momentos, contundente en otros, con repeticiones, quiebres y silencios 

que hacen legible la respiración emocional del relato. 

 

Poética del espacio: oscuridad e imaginación 
La atmósfera de ensueño que produce esta oscuridad voluntaria puede 

entenderse a la luz de la reflexión de Gastón Bachelard sobre la 

imaginación y el espacio. En La poética del espacio, Bachelard propone 

una concepción radicalmente activa de la imaginación: imaginar no 

consiste en reproducir imágenes visuales, sino en crear mundos posibles. 

“La imaginación, en sus acciones más vivas, nos desprende a la vez del 

pasado y de la realidad. Se abre en el provenir” (Bachelard, 1975, p.28). 

Desde esta perspectiva, el espacio deja de ser una estructura objetiva para 

convertirse en experiencia vivida, en un territorio íntimo que el ser 

humano habita poéticamente. Los espacios interiores -la casa, en el 

pensamiento de Bachelard- son matrices de la memoria afectiva: “[l]a casa 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 11 

 



alberga el ensueño, la casa protege al soñador, la casa nos permite soñar 

en paz” (Bachelard, 1975, p.28). 

Trasladada al campo teatral, esta idea nos permite concebir la oscuridad 

no como un vacío, sino como un espacio fértil donde la imaginación del 

espectador proyecta formas, voces y presencias. En la penumbra de 

Casandra Iluminada, cada asistente se convierte en creador de su propio 

escenario mental. Aquello que desaparece del campo visual se desplaza al 

interior del cuerpo y de la memoria, generando una experiencia de 

inmensidad íntima, es decir, una expansión interior del espacio 

imaginado. Bachelard describe la inmensidad precisamente como “una 

categoría filosófica del ensueño”. El soñador, nutrido de diversos 

espectáculos, por una inclinación innata “contempla la grandeza”, y esa 

contemplación de la grandeza determina un estado tan particular que “el 

ensueño pone al soñador fuera del mundo próximo, ante un mundo que 

lleva el signo de un infinito” (Bachelard, 1975, p.163). En la oscuridad del 

teatro, esa apertura de lo íntimo hacia lo infinito se vuelve experiencia 

palpable. 

La sala a oscuras y el pequeño territorio personal que ocupa cada 

espectador operan asimismo como un nido temporario, un refugio donde, 

guiado por la voz de Casandra, cada individuo puede habitar su propia 

imaginación sin miedo. La ceguera autoinducida se transforma en 

arquitecta de un paisaje introspectivo: un espacio habitable más rico, 

profundo y creativo, una suerte de visión interior; un refugio crepuscular 

en el que la mente se vuelve más porosa al sueño. Nuestra puesta en 

escena resuena con esta concepción: el dispositivo de oscuridad 

compartida invita a hacer de la penumbra un hogar de la imaginación, un 

entorno sin referencias visuales en el que el cuerpo se funde con el 

espacio y la voz deviene guía de una travesía poética. 

Lejos de aislarnos, la oscuridad termina conectándonos. Cada espectador 

habita la penumbra en compañía de los demás, aunque desde la 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 12 

 



intimidad de su propia experiencia interior. Lo común emerge de la 

simultaneidad de esas imaginaciones privadas.  

En términos bachelardianos en Casandra Iluminada se activa un doble 

movimiento complementario: por un lado, la retracción hacia la intimidad 

-donde “la intimidad necesita el corazón de un nido” (Bachelard, 1975, 

p.94)- y, por otro, una expansión de esa intimidad propiciada por la 

inmovilidad del cuerpo en el espacio — “[e]n cuanto estamos inmóviles, 

estamos en otra parte; soñamos en un mundo inmenso. La inmensidad es 

el movimiento del hombre inmóvil” (Bachelard, 1975, pp.164-65). En 

ausencia de luz, lejos de clausurarse, el mundo se multiplica en cada 

mente. 

 

La mirada en la oscuridad: voz e imagen 
Además, esta reconfiguración perceptiva se presenta como un proceso en 

el cual performers y espectadores co-constituyen la experiencia a través 

de una presencia afectiva y dinámica. Siguiendo lo que dice Dubatti (2007, 

p.127): “[l]a poiesis multiplica y es multiplicada en el convivio y la 

expectación, integra con ellos una zona de experiencia” en Casandra 

Iluminada, esta poiesis adquiere una dimensión particular: la ausencia de 

visión intensifica la co-presencia sensible y convierte la escucha en el 

medio principal de relación. La escena ya no se recibe como 

representación externa, sino como acontecimiento emergente entre 

cuerpos que comparten un mismo espacio acústico y emocional. 

Ahora bien, la oscuridad no solo transforma el espacio imaginado, 

también altera la relación entre espectador y escena. En el teatro 

convencional, la mirada suele organizar el vínculo: el público observa y los 

actores son observados. En nuestra obra hemos decidido interrumpir 

deliberadamente ese régimen escópico. ¿Qué sucede cuando la mirada se 

suspende? 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 13 

 



La pregunta encuentra eco en la reflexión de Georges Didi-Huberman. En 

Lo que vemos, lo que nos mira (1992), este autor desarrolla la idea de que 

toda imagen comporta una doble direccionalidad: “en todo lo que vemos, 

hay algo que nos mira”. La visión no es un dominio unidireccional, sino un 

encuentro; no es contemplación pasiva, sino un intercambio inquietante 

con aquello que nos devuelve la mirada. 

Aplicado a nuestra experiencia, este planteamiento permite comprender 

que la suspensión de la mirada no anula ese intercambio, sino que lo 

desplaza de registro. En Casandra Iluminada, el público no ve la escena, 

pero sigue siendo “mirado” por ella de otra forma: la voz de Casandra 

actúa como una presencia que interpela, que atraviesa la oscuridad y 

penetra la intimidad de quien escucha. Podríamos decir que la voz 

sustituye a la mirada. 

En efecto, cabe hablar aquí de una suerte de “mirada acústica”. La voz, al 

dirigirse directamente a cada oído, funciona como una imagen sonora 

que mira al espectador desde la oscuridad. Cada palabra pronunciada se 

convierte en un gesto de contacto, un roce invisible que reconfigura la 

relación entre escena y público. En esta dialéctica, la voz actoral encarna lo 

que Didi-Huberman llamaría una “imagen que arde en la oscuridad”: no 

se ve, pero deja huella. La ausencia de visión intensifica el poder de la 

escucha, que deja de ser mera recepción pasiva para transformarse en 

una respuesta sensible. 

Nuestro montaje explora deliberadamente esta tensión entre ver y ser 

visto. Al suprimir la mirada, no buscamos apagar la imagen, sino 

encenderla dentro del oyente. Lo que desaparece del campo visual se 

transmuta en presencia interior. En esta economía sensorial, el teatro se 

vuelve un acto de confianza: los espectadores se entregan a una voz que 

no pueden ver, y esa entrega compartida constituye una forma de 

vulnerabilidad colectiva. 

 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 14 

 



El acontecimiento: Heidegger y la apertura de sentido 

La experiencia de Casandra Iluminada también puede pensarse desde la 

filosofía del acontecimiento. Martin Heidegger ofrece, en este campo, otra 

vía para interpretar lo que ocurre en la oscuridad. En Identidad y 

diferencia (1998), Heidegger desarrolla la noción de Ereignis 

(acontecimiento apropiador). La palabra Ereignis proviene del alemán 

común y originalmente significa “asir con la mirada”, es decir, divisar, 

llamar con la mirada, apropiar. Pensada filosóficamente, sin embargo, 

Ereignis ya no designa “algún tipo de acontecimiento” cualquiera, sino 

algo que acontece de modo único. Es, según Heidegger, un juego de 

apropiación recíproca entre el Ser y el ser humano, en el que ambos se 

encuentran y se co-pertenecen, abriendo juntos un horizonte de sentido. 

El acontecimiento, en este sentido, no se planifica ni se representa: 

acontece. 

En nuestra puesta concebimos el encuentro entre Casandra y sus 

espectadores precisamente como un Ereignis heideggeriano, un 

acontecimiento esencial. El teatro deviene aquí el lugar donde algo velado 

se des-oculta. La oscuridad actúa como condición de esa revelación: al 

suspender el dominio de la imagen, se abre un ámbito de escucha donde 

la palabra puede acontecer en toda su densidad. Heidegger (2003, p.80) 

afirma que “el silencio surge del origen esenciante del mismo lenguaje”. 

Siguiendo esa lógica, la ceguera escénica -un silencio visual- habilita la 

palabra sonora y la palabra, a su vez, convoca una forma de verdad que 

solo puede revelarse en la penumbra. 

El silencio que trabajamos en escena es, pues, aquel que, como explica 

Xirau, está “en la palabra misma como en su morada; es el silencio que 

expresa: el silencio que, dicho, entredicho, visto, entrevisto, constituye 

nuestro hablar esencial” (Xirau, 1993, p.144). Dicho de otro modo, en 

Casandra Iluminada abrazamos el silencio no como vacío, sino como un 

elemento pleno de significación latente. 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 15 

 



La exploración práctica de este principio nos llevó a tratar el silencio como 

un protagonista más de la puesta, nunca como una pausa neutra. 

Distinguimos diversos tipos de silencio con funciones dramáticas precisas: 

silencios de transición (que reinician la atención del oído), silencios de 

densidad (que acumulan tensión) y silencios de cuidado (que ofrecen un 

reposo tras pasajes de alta carga emocional). En la oscuridad, el silencio 

deviene un “lleno” sensible: roces de cuchillos, susurros y respiraciones se 

vuelven audibles, componiendo un tiempo propio de la escena. Estas 

modulaciones no obedecen a un afán meramente formal; operan como 

herramientas para pensar la ética de la recepción, habilitando espacios de 

sostén y elaboración para el espectador. 

Cuidamos igualmente los umbrales de la experiencia. Antes de iniciar la 

función, proponemos un preámbulo de ralentización -señales sonoras 

pausadas, murmullos discretos de sala- que permite desprenderse del 

ritmo urbano y preparar la entrada en la ficción. Al finalizar, habilitamos un 

breve post de recapitulación: una penumbra leve y la recuperación 

gradual de la luz, ofreciendo a quien lo desee un momento de 

conversación con el equipo. Consideramos que una experiencia sensorial 

tan intensa requiere acompañamiento, no solo para contener las 

emociones, sino también para permitir que la memoria asiente lo vivido. 

 

Memoria encarnada: del archivo al repertorio 
La dimensión de la memoria adquiere aquí una relevancia particular. 

Desde los estudios de la performance, Diana Taylor ha propuesto que el 

teatro funciona como un acto vital de transferencia de conocimiento, 

identidad y memoria. En El archivo y el repertorio (2015), Taylor explica 

que, frente a la fijación del archivo (los documentos, los textos), el 

repertorio encarnado -hecho de gestos, palabras, tonos, respiraciones- 

mantiene viva la historia a través de la experiencia corporal. “El 

performance, como acción, va más allá de la representación”, señala, “para 
 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 16 

 



complicar la distinción aristotélica entre la representación mimética y su 

referente ‘real’” (Taylor, 2015, p. 9). 

Esta concepción ilumina directamente nuestra lectura de Casandra 

Iluminada. La obra no busca representar el mito de Casandra como un 

texto del pasado, sino reactivarlo corporalmente en el presente. Cada 

función se concibe como un acto de transferencia: la voz de la actriz 

transmite una memoria antigua al cuerpo contemporáneo del 

espectador. Esa transferencia no es racional, sino sensorial; no se apoya en 

la visión, sino en la vibración viva de la palabra. Como enfatiza la propia 

Taylor: 
muchas formas de actos corporales están siempre presentes y en un 
constante estado de reactualización. Estos actos se reconstituyen a sí 
mismos, transmitiendo memoria comunal, historias y valores de un grupo 
o generación al siguiente. Los actos encarnados y sus representaciones 
generan, registran y transmiten conocimiento (Taylor, 2015, p.14). 

 
Siguiendo esta línea, nuestra puesta en escena puede entenderse como 

un repertorio de resistencia. A través de la performance, Casandra habla 

no sólo por sí misma, sino por todas aquellas voces que históricamente 

fueron silenciadas. La memoria mítica se convierte en memoria política 

viva. La ceguera escénica refuerza este gesto: al compartir la oscuridad de 

Casandra, el público participa de un rito de empatía y de reparación 

simbólica. La oscuridad deviene así un espacio de duelo, pero también de 

renacimiento comunitario. 

Recuperar la voz femenina implica, en este contexto, un acto de 

afirmación subjetiva y política. En Casandra Iluminada, la oscuridad se 

vuelve el medio para esa reapropiación: al suspender la mirada 

-tradicionalmente asociada al control masculino sobre el cuerpo 

femenino- se crea un espacio de palabra autónoma para la protagonista. 

La voz de Casandra ya no está sujeta al juicio visual ni a la cosificación 

escénica; por el contrario, se escucha desde dentro, resonando en la 

intimidad de cada oyente. 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 17 

 



Este desplazamiento de la mirada a la escucha reconfigura las relaciones 

de poder en el hecho teatral. Las performers ya no son observadas; son 

escuchadas. El público no contempla sus cuerpos, sino que recibe sus 

palabras. Este cambio de foco conlleva implicancias éticas profundas: el 

teatro deja de reproducir la lógica de la mirada dominadora para 

convertirse en una práctica de reconocimiento mutuo. En suma, subyace 

aquí una perspectiva feminista que dota de sentido ético-político al 

conjunto de la propuesta: el teatro como acto de restitución simbólica de 

voces históricamente silenciadas. 

 
Conclusiones 
La experiencia escénica de Casandra Iluminada redefine la relación entre 

espectador y escena al proponer una forma de teatro sensorial donde la 

ceguera voluntaria se convierte en dispositivo poético, ético y político. Al 

privar al público de la vista, la escenografía deja de ser un conjunto de 

elementos visuales para transformarse en una arquitectura sensorial 

interna: una metaescenografía imaginada que surge a partir de estímulos 

sonoros, térmicos, olfativos y vocales. En la penumbra compartida, cada 

espectador construye su propio paisaje interior, guiado por la voz, la 

respiración y los ritmos sutiles de un entorno que se hace tangible sin ser 

visible. 

En este marco, el espacio escénico deja de estar delimitado físicamente y 

se convierte en un territorio subjetivo y compartido, donde lo emocional y 

lo simbólico se entrelazan. La oscuridad, lejos de vaciar el escenario, activa 

la imaginación como materia escénica fundamental. El cuerpo se vuelve 

sensor, y el silencio, una dimensión habitada por lo que no se ve, pero se 

siente. Así, la mirada -vehículo tradicional de distanciamiento y control- es 

reemplazada por una escucha profunda que interpela al espectador 

desde la intimidad. 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 18 

 



La interacción entre performer y espectador adopta una forma afectiva y 

no jerárquica. La voz, proyectada en la oscuridad, se convierte en una 

presencia táctil que “mira” al oyente desde adentro. El público ya no 

observa: sostiene la escena con su escucha y su disponibilidad sensorial. 

Esta co-presencia activa genera una experiencia coral donde lo individual 

y lo colectivo se entrelazan. El tiempo escénico también se transforma: 

suspendida la linealidad cronológica, emerge un tiempo circular y 

expandido en el que mito y presente dialogan sin jerarquías, encarnados 

en la voz de Casandra. 

Casandra Iluminada no sólo reconfigura la estética teatral; también 

plantea una ética del cuidado y de la escucha. En esta propuesta, la 

oscuridad opera como metáfora de resistencia y de restitución simbólica: 

al suprimir la mirada -históricamente asociada al control del cuerpo 

femenino- se abre un espacio de enunciación autónoma. La voz de 

Casandra, antes ignorada, encuentra ahora un lugar de resonancia 

compartida. Escuchar, imaginar y habitar la penumbra devienen actos 

políticos: formas sensibles de memoria y de reparación. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 19 

 



 

 

Bibliografía 
 

Bachelard, G. (1957/1975). La poética del espacio. Fondo de Cultura Económica. 
— (1966). El psicoanálisis del fuego. Alianza Editorial. 
Beauvoir, S. de (1999). El segundo sexo. Sudamericana. 
-Borges, J. L. (2000). Siete noches. Alianza Editorial. 
Cañada Rangel, B. (2025). Codificación del tiempo y el espacio en el arte 
teatral. Estudios sobre Arte Actual, DOI: Codificación del tiempo y el espacio en 
el arte teatral - Dialnet 
Catalano, C. (2010). Nada que ver. Una obra de paisajes. El Peldaño. Cuaderno 
de Teatrología, DOI:  Nada que ver. Una obra de paisajes | El Peldaño Cuaderno 
de Teatrología  
Didi-Huberman, G. (2010). Lo que vemos, lo que nos mira. Ediciones Manantial. 
Dubatti, J. (2007) Filosofía del Teatro I, Ediciones Atuel, Buenos Aires, 
Argentina. 
Fernández-Trucios, S., Montero-Fernández, F. J., & García-García, T. (2024). 
Habitar en la ceguera. Arquitecturas del Sur, DOI:  
 https://doi.org/10.22320/07196466.2024.42.065.03  
Ferretto Salinas, G. (2024). Casandra iluminada o cuando la oscuridad susurra. 
Revista ArtEscena. DOI:  Casandra iluminada o cuando la oscuridad susurra | 
Artescena 
Fischer-Lichte, E. (2012). Estética de lo performativo. Abada Editores. 
Frenkel, N. (2014). Casandra Iluminada (rito de pasaje). CELCIT, 
www.celcit.org.ar CASANDRA ILUMINADA  
Gutiérrez Silva, F. (2023). «Casandra liberada, el silencio del abuso. Análisis 
comparativo de Agamenón de Esquilo y Casandra Iluminada de Noemí 
Frenkel». Teatro XXI DOI: https://doi.org/10.34096/teatroxxi.n39.12741 
Heidegger, M. (2003). Aportes a la filosofía: Acerca del evento Editorial Biblos. 
Leyte, A. (1998). Heidegger: Identidad y diferencia. Anthropos. 
Taylor, D. (2015). El archivo y el repertorio. Ediciones Universidad Alberto 
Hurtado. 
Xirau, R. (1993). Palabra y silencio. Siglo Veintiuno. 

 
 

Escena Uno | Escenografía, dirección de arte y puesta en escena 
Número 23 | ISSN: 2362-4000 Pág. 20 

 

https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=10113955
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=10113955
https://www.ojs.arte.unicen.edu.ar/index.php/elpeldano/article/view/196
https://www.ojs.arte.unicen.edu.ar/index.php/elpeldano/article/view/196
https://doi.org/10.22320/07196466.2024.42.065.03
https://artescena.cl/casandra-iluminada-o-cuando-la-oscuridad-susurra/
https://artescena.cl/casandra-iluminada-o-cuando-la-oscuridad-susurra/
https://doi.org/10.34096/teatroxxi.n39.12741

