QUEERASS(E): ACTO I — «CANTICOS DE UN CUERPO SIN
GENERO». La indefinicién como poética en la politica de la performance '

Leonel Matias Gutierrez

Gestion de la Comunicacion Turistica, Facultad de Ciencias de la Comunicacion,
Universidad Nacional de Cordoba.

leonel.gutierrez@mi.unc.edu.ar

https://orcid.org/0009-0005-0500-6262

Resumen:

Este articulo analiza la poética de la indefinicion en la performance Queerass(é): Acto I —
«Canticos de un cuerpo sin géneroy, creacion de Mau Cugat, artista argentina radicada en
Francia. A partir de resefias criticas nacionales e internacionales y del didlogo con los aportes
teoricos de Judith Butler, Karen Barad y Sara Ahmed, el trabajo examina como la obra
desarticula las representaciones normativas del cuerpo y propone una materialidad afectiva y
poshumanista. Se plantea que la pieza articula una politica de la vulnerabilidad donde el
cuerpo —en su suspension y exposicion— se convierte en acontecimiento, antes que en
representacion. Asi, la indefinicion se afirma como estrategia estética y politica que
reconfigura la relacion entre materia, afecto y mirada en el campo de la performance
contemporanea.

Palabras clave: cuerpo; indefinicion; materialidad; performance; politica.

QUEERASS(E): ACT I - “SONGS OF A GENDERLESS BODY".
INDEFINITENESS AS POETICS IN THE POLITICS OF PERFORMANCE

Abstract:

This article analyzes the poetics of indeterminacy in Queerass(é): Act I — “Chants of a
Genderless Body”, a performance created by Mau Cugat, an Argentine artist based in France.
Drawing on national and international reviews and engaging with the theoretical perspectives
of Judith Butler, Karen Barad, and Sara Ahmed, the paper explores how the work dismantles
normative representations of the body and proposes an affective, posthumanist materiality. It
argues that the piece articulates a politics of vulnerability in which the body —through
suspension and exposure— becomes an event rather than a representation. Indeterminacy thus
emerges as both an aesthetic and political strategy that reconfigures the relationship between
matter, affect, and gaze within contemporary performance practices.

Keywords: body; indeterminacy; materiality; performance; politics.

! Para citacion de este articulo: Gutierrez, Leonel Matias. (2026). Queerass(¢é): Acto I —
«Canticos de un cuerpo sin género». La indefinicion como poética en la politica de la
performance. El Peldaiio—Cuaderno de Teatrologia. Julio-Diciembre 2025, n26, 5-12.
https://www.ojs.arte.unicen.edu.ar/index.php/elpeldano/article/view/1511/version/1370
Seccion: Articulos. Recepcion: 31/08/2025. Aceptacion final: 17/10 /2025.


mailto:leonel.gutierrez@mi.unc.edu.ar
https://orcid.org/0009-0005-0500-6262

Seccion: Articulos. Queerass(é): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin género». La
indefinicion como poética en la politica de la performance. Leonel Matias Gutierrez.

Introduccion: la poética de la indefinicion en la escena contemporinea

La escena performatica contemporanea se encuentra atravesada por un interés persistente en
desarmar los marcos normativos que determinan la representacion del cuerpo. En los tltimos
afios, las practicas escénicas vinculadas al arte queer, el circo contemporaneo y la instalacion
han desplegado modos de experimentacion que ponen en crisis los limites entre técnica,
politica y afecto. En este contexto, Queerass(é): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin
género»’, de la artista transdisciplinaria Mau Cugat, se configura como una de las propuestas
mas significativas dentro de las exploraciones que interrogan la materialidad del cuerpo y sus
posibles devenires.

Figura 1. Queerass(¢): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin géneroy. Fotografia de Mau Cugat, 2025.
Fuente: pagina oficial del proyecto maucugat.com.

Estrenada en Argentina y posteriormente presentada en el Festival Trente Trente de Burdeos,
la obra articula circo, instalacién y performance en un dispositivo circular donde la cercania
con el publico desactiva jerarquias de mirada y convierte la vulnerabilidad en un terreno
comun. Su gesto mas visible —Ia suspension del cuerpo mediante un arnés de yeso—
funciona como metafora y acto: una escena donde la materia, el riesgo y la exposicion se
confunden, produciendo una imagen que oscila entre el sostén y la caida.

? En este articulo se emplean pronombres y concordancias femeninas al referirse a la artista Mau
Cugat, atendiendo al modo en que ella misma se nombra y habita su practica. Esta decision no
responde a una convencion gramatical sino a un gesto de coherencia ética y critica, en consonancia
con los debates contemporaneos sobre lenguaje, género y representacion. A su vez, se mantienen
formas inclusivas y sustantivos colectivos con el fin de evitar el uso del masculino genérico y sostener
una escritura que acompaiie la poética de la indefinicion que atraviesa Queerass(é): Acto 1.

@ El Peldaiio- Cuaderno de Teatrologia N° 25. Periodo Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026.

6


https://maucugat.com?utm_source=chatgpt.com

El objetivo de este trabajo es analizar la poética de la indefinicion que atraviesa Queerass(é),
entendiendo dicha indefinicién como una estrategia estética y politica que desarma los
regimenes de representacion del cuerpo. A partir del didlogo entre resefias criticas argentinas
y europeas y un marco tedrico sustentado en Judith Butler, Karen Barad y Sara Ahmed, se
propone leer la performance no como un discurso sobre el género, sino como una practica
material y afectiva que piensa el cuerpo mas allé de su identidad.

Karen Barad profundiza esta idea al sefialar que “Agency is not an attribute but the ongoing
reconfigurings of the world” [la agencia no es un atributo, sino las reconfiguraciones
continuas del mundo], y que “discursive practices and material phenomena are not separate
but mutually articulated” [las practicas discursivas y los fendmenos materiales no son
entidades separadas, sino mutuamente articuladas] (traduccion propia) (Barad, 2003, p. 203).

Por su parte, Sara Ahmed (2015) sefiala que “las emociones moldean las superficies mismas
de los cuerpos [...] a través de las orientaciones de acercamiento o alejamiento de los otros.”
(p. 24). Desde esta perspectiva, el espacio circular y la proximidad fisica en la obra de Cugat
configuran una politica afectiva donde el contacto se vuelve forma de pensamiento: la
emocidn no como expresion interior, sino como friccion que redefine lo sensible.

En este marco, la hipdtesis que guia el analisis sostiene que Queerass(é): Acto I cuestiona las
representaciones normativas del cuerpo y afirma la indefinicion como una estrategia estética y
politica. La obra desplaza la pregunta por la identidad hacia la experiencia misma del cuerpo
como acontecimiento: un territorio material, afectivo y efimero donde el sentido se rehace en
cada gesto.

Descripcion escénica y materialidades de la obra

Queerass(é): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin genero» se desarrolla en un dispositivo
circular que dispone al publico alrededor del espacio de accion, eliminando la frontalidad y
estableciendo una relacion de cercania radical entre intérprete y espectadores. La escena se
organiza desde la respiracion compartida: no hay distancia de seguridad, sino un campo de
exposicion comun. Esta disposicion espacial no s6lo redefine la percepcion del
acontecimiento escénico, sino que inscribe una politica del mirar, en la que cada cuerpo
presente participa de la misma fragilidad.

El paisaje visual es minimo y preciso. Una iluminacion fria recorta el contorno del circulo
central, un aro de luz delimita la zona de accion y un vestuario translucido envuelve a la
intérprete, dejando pasar la mirada y la luz. Los materiales —yeso, tela, cuerda, cuchillo,
sonido— se combinan para producir una tension entre lo leve y lo pesado, entre lo visible y lo
velado. La eleccion del yeso, en particular, define la textura conceptual de la obra: material
fragil, moldeable, que adquiere forma al mismo tiempo que inmoviliza. El yeso se vuelve
cuerpo, mascara, sostén y amenaza.

Uno de los momentos mas potentes ocurre cuando la intérprete, luego de modelar en escena
un arnés de yeso, es suspendida en el aire por esa misma estructura. El cuerpo cuelga,
sostenido por el material que momentos antes parecia inmovilizarlo. El gesto de cortar el
arnés con un cuchillo convierte la suspension en liberacion: el riesgo deviene metafora y la
materia se transforma en agente de sentido. No hay exhibicion de destreza circense, sino un
ritual de emancipacion que desarma los vinculos entre cuerpo, sostén y representacion.



La sonoridad acompafia este proceso como una capa atmosférica. La musica experimental
—tejida con texturas electronicas y vibraciones graves— no acompana la accion: la
constituye. El sonido modula la percepcion del tiempo y la respiracion, instalando una
temporalidad expandida que intensifica la sensacion de suspension. La luz también participa
de esa misma poética: fluctla, late, se retrae, acentuando el caracter ritual de la escena.

El vestuario translucido cumple un rol decisivo: mas que ocultar, revela. La tela ligera, casi
etérea, permite que la luz penetre y atraviese la superficie del cuerpo, haciendo visible la
porosidad entre carne y materia. El cuerpo no se muestra como un objeto, sino como un
proceso que se rehace constantemente en su exposicion.

Cada elemento del montaje —la disposicion circular, los materiales, la iluminacion, el sonido,
el vestuario— se articula en torno a una poética de la indefinicion. Nada se fija ni se clausura:
todo permanece en transito. El circulo, mas que un marco espacial, es una metafora de
continuidad y devenir. En ese espacio sin jerarquias, el cuerpo suspendido encarna la
posibilidad de ser al mismo tiempo sostén y caida, peso y vuelo, gesto y materia.

Asi, la obra no representa la indefinicion: la produce. El cuerpo en escena no “habla sobre” el
género, sino que actua la inestabilidad del sentido, desplegando una materialidad sensible que
se rehace en el mismo acto de mostrarse.

Derivas criticas y trayectorias del acontecimiento

La recepcion de Queerass(é): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin género» se construye en la
interseccion entre la critica argentina y la europea, revelando una doble lectura: mientras la
prensa nacional enfatiza el gesto politico y afectivo de la obra, los medios internacionales
destacan su precision técnica y su dimension ritual. Esta tension entre poética y técnica, entre
lo sensible y lo estructural, condensa la potencia del proyecto de Mau Cugat dentro del campo
de la performance contemporanea.

En Argentina, las resefias coinciden en reconocer la obra como un acontecimiento politico que
reconfigura las representaciones del cuerpo. En Pdgina/l2, Dramis (2025) define la pieza
como un “réquiem para despedir los géneros”, destacando su capacidad para desarmar los
regimenes normativos de representacion y situar la indefinicion como un espacio fértil para la
existencia. En Tiempo Argentino, la performance se describe como una “proclama
poético-politica” donde el riesgo, la vulnerabilidad y la exposicion se transforman en gesto
colectivo (Tiempo Argentino, 2025). Desde otra perspectiva, Marcha Noticias observa que el
trabajo “expone la fragilidad de un cuerpo que se rehace en cada instante” (Saravia, 2025),
mientras que Alerta Cultural pone el acento en la experiencia perceptiva, sefialando que el
vestuario translucido y la disposicion circular “obligan a ver de otra manera” (Uceda, 2025).
Estas miradas convergen en un punto: la obra no enuncia una identidad, sino que la disuelve,
permitiendo que el cuerpo se despliegue como materia en transformacion.

La critica internacional, por su parte, aporta un enfoque complementario. En La Revue du
Spectacle, Yvan Katka (2024) analiza la presentacion de Queerass(é) en el Festival Trente
Trente de Burdeos y destaca la precision técnica del dispositivo de suspension, asi como la
intensidad ritual del acto de cortar el arnés de yeso. En esta lectura, la suspension no se
concibe como destreza fisica, sino como un procedimiento poético que traduce visualmente la
liberacion del cuerpo. Kafka remarca la “ausencia de distancia de seguridad” entre intérprete
y publico, subrayando la experiencia de cercania radical como un gesto de emancipacion.



Este conjunto de criticas, tanto nacionales como extranjeras, permite situar Queerass(é)
dentro de un circuito transnacional donde las practicas performaticas queer dialogan con los
lenguajes del circo contemporaneo, la danza y la instalacion. Las lecturas periodisticas no son
aqui meros registros de recepcion, sino fragmentos de una misma constelacion discursiva que
visibiliza el modo en que la obra opera simultdneamente como acto politico y como
arquitectura sensible.

La figura de Mau Cugat resulta central para comprender esta convergencia. Artista argentina
radicada en Francia, su trayectoria se inscribe en el cruce entre movimiento, teatro fisico 'y
artes visuales. Formada en escuelas de circo y danza contemporanea, Cugat ha desarrollado
una practica transdisciplinaria que entiende la escena como un espacio de devenir mas que de
representacion. Su recorrido por festivales y espacios independientes —desde Cordoba y
Buenos Aires hasta Burdeos— evidencia una doble pertenencia: la autogestion local y el
circuito internacional de experimentacion escénica. En este sentido, Queerass(é) condensa las
busquedas de una generacion de artistas que piensan la performance como territorio de
transito, donde la materialidad del cuerpo se vuelve el principal instrumento critico.

La articulacion entre las resefias y la trayectoria de Cugat permite comprender que la obra no
se sostiene unicamente en su gesto estético, sino también en su modo de produccion colectiva.
La musica experimental en vivo, el disefio luminico y la composicion espacial responden a
una légica colaborativa que desarma la nocion de autoria univoca. Queerass(é) se construye
asi como una trama: un dispositivo donde el cuerpo, la materia y la comunidad se entrelazan
€n una misma operacion poética.

En suma, la recepcion critica y la trayectoria artistica de Mau Cugat inscriben la obra en un
campo de indefinicion expandida, donde el cuerpo deja de ser representacion para devenir
acontecimiento. Entre la lectura politica argentina y la interpretacion ritual europea, la
performance despliega un lenguaje propio que combina fragilidad, precision y deseo de
transformacion. Esa ambigiiedad —que es también su potencia— sitlia a Queerass(¢) entre las
experiencias mas radicales de la performance contemporanea reciente.

Poética de la indefinicion: cuerpo, materia y afecto

La nocidn de indefinicidon que atraviesa Queerass(é) excede el campo estético: se trata de una
operacion politica y ontoldgica. En la obra, el cuerpo no busca representar una identidad sino
interrumpir el deseo de definicion que organiza las estructuras del lenguaje y de la mirada. La
suspension del cuerpo, la exposicion del yeso y la cercania con el publico activan una zona de
ambigiiedad que se opone a cualquier cierre categorial. Este gesto situa a la performance en
dialogo con los debates contemporaneos sobre materialidad, afecto y performatividad, que
han problematizado la relacion entre cuerpo y sentido.

En este punto resulta pertinente recuperar la perspectiva de Judith Butler, quien en Cuerpos
que importan (2002) cuestiona el supuesto de que los cuerpos sean realidades previas al
discurso. Butler propone entender la materialidad como efecto reiterado de normas, un campo
donde las précticas sociales y lingiiisticas moldean la carne misma. Sin embargo, Queerass(é)
parece ir mas alla de la performatividad lingiiistica: no s6lo reitera o parodia el régimen de
género, sino que lo hace estallar en la experiencia material del cuerpo.

En escena, la materia —el yeso, la cuerda, la luz, la piel— no acompaiia un significado: lo
produce. Alli radica el paso de la performance como representacion a la performance como



acontecimiento. Desde esta perspectiva, la obra dialoga con el pensamiento de Karen Barad y
su concepcion de la performatividad poshumanista, que disputa la centralidad del lenguaje en
la produccion de lo real. Para Barad, “Performativity, properly construed, is not an invitation
to turn everything (including material bodies) into words; on the contrary, performativity is
precisely a contestation of the excessive power granted to language to determine what is real.”
[La performatividad, correctamente entendida, no invita a convertirlo todo —incluidos los
cuerpos materiales— en palabras; por el contrario, constituye una disputa frente al poder
excesivo otorgado al lenguaje para determinar lo que es real.] (traduccion propia) (Barad,
2003, p. 188).

En Queerass(é), la materia importa literalmente: el yeso, al fraguar sobre la piel, transforma el
cuerpo y lo obliga a redefinir su limite. La suspension —ese instante en el que el cuerpo
cuelga del arnés que €l mismo generé— materializa la agencia de la materia. La accion de
cortar el yeso no es metafora de liberacion: es liberacion, un acto donde la materia participa
del pensamiento.

Barad también sostiene que “The dynamics of intra-activity implies that matter is an ‘active’
agent in its ongoing materialization.” [La dindmica de la intra-actividad implica a la materia
como un “agente” activo en su continua materializacion.] (traduccién propia) (Barad, 2003, p.
207). Este concepto resulta particularmente productivo para comprender la escena de
Queerass(é): el cuerpo suspendido no es un soporte pasivo del discurso, sino un nodo de
relaciones entre carne, material y energia. La obra muestra como la materia piensa, como la
materia siente, como la materia recuerda. En ese sentido, la suspension se convierte en un
laboratorio de intra-accion donde el cuerpo, el objeto y el espacio se co-constituyen.

Si la materialidad define la dimension fisica del acontecimiento, el afecto lo sostiene como
experiencia compartida. Aqui la lectura de Sara Ahmed permite desplazar la idea de emocion
como interioridad hacia una logica de superficie y contacto. En La politica cultural de las
emociones, Ahmed advierte que “las emociones [no] sean el centro de todo. Las emociones no
hacen girar al mundo. Aunque en cierto sentido si giran.” (2015, p. 45).

La disposicion circular de Queerass(é) y la cercania entre intérprete y publico activan
justamente esas orientaciones afectivas: los cuerpos se modifican mutuamente, sus superficies
se rehacen en la proximidad. La emocidn, en lugar de ser un contenido psicologico, se vuelve
una textura del encuentro.

A la vez, Ahmed advierte que “por su misma intensidad las emociones implican una
comunicacion fallida” (2015, p. 35). Esa falla es visible en la obra: el contacto no genera
consenso, sino friccion. El publico oscila entre la empatia y la incomodidad, entre el deseo de
sostener y el impulso de apartarse. Esa oscilacion produce un conocimiento afectivo que
desborda la comprension racional y vuelve el riesgo una forma de pensamiento compartido.
En este sentido, Queerass(¢) no busca transmitir una emocion, sino hacer sentir la
imposibilidad de sentir lo mismo. El afecto funciona como espacio de desacuerdo donde la
comunidad se constituye en la diferencia.

Asi, la poética de la indefinicion no se limita a un contenido teméatico —la ambigiiedad de
género—, sino que estructura la forma misma del acontecimiento. En la performance, el
cuerpo es simultdneamente materia, emocion y pensamiento. La indefinicion se vuelve
método: una forma de sostener el vacio, de dejar que el sentido se fragiie como el yeso,
lentamente, sobre la piel.

10



La potencia politica de Queerass(é) radica justamente en esa operacion: no representar la
indefinicion, sino practicarla. Alli donde el lenguaje intenta nombrar, la obra suspende; donde
la mirada busca fijar, la escena se deshace. La politica de la indefinicion consiste en sostener
ese temblor —entre materia y afecto, entre cuerpo y mirada— donde lo humano y lo no
humano se confunden.

La indefinicion como método: pensamiento y deriva final

La lectura de Queerass(é): Acto I — «Canticos de un cuerpo sin género» permite advertir que
la indefinicidén no es una ausencia de forma, sino una forma otra de conocimiento. La obra
desplaza los codigos de representacion tradicionales para producir un espacio donde la
materia, el afecto y la percepcion se vuelven herramientas criticas. En esta operacion, el
cuerpo no es soporte de un mensaje, sino dispositivo de pensamiento: un modo de elaborar
sentido en el mismo gesto que lo desestabiliza. La poética de la indefinicion se expresa en tres
planos que se superponen.

Primero, en el plano escénico, la suspension del cuerpo, el yeso, la luz y la respiracion
compartida componen un sistema de relaciones donde la fragilidad se vuelve estructura. No
hay narrativa lineal ni desarrollo dramadtico: hay un cuerpo en devenir que pone a prueba sus
limites.

Segundo, en el plano tedrico, la obra confirma lo que Barad denomina “intra-actividad”: la
materia participa activamente en su propia materializacion. En el gesto de cortar el arnés, el
cuerpo y el yeso co-producen un acontecimiento que es al mismo tiempo fisico y conceptual.
Tercero, en el plano afectivo, el contacto entre intérprete y publico realiza lo que Ahmed
llama una textura emocional del encuentro: un saber corporal que no se traduce en lenguaje,
sino en vibracion. La indefinicion opera alli como una politica de lo sensible, donde la
emocion no unifica sino que diferencia.

Este triple movimiento revela que la potencia politica de Queerass(é) no reside en la
representacion de una identidad queer, sino en la practica misma de des-identificacion. La
obra no dice “qué es” un cuerpo sin género; lo hace existir, lo pone en acto. Su fuerza radica
en la performatividad material que Butler apenas vislumbré y que la obra lleva al terreno de la
experiencia fisica. Asi, el cuerpo deja de ser una categoria discursiva para convertirse en un
proceso de reconfiguracion continua: una superficie porosa que se rehace al contacto con la
materia y con otros cuerpos.

Desde esta perspectiva, la performance se sitia como un laboratorio de sensibilidad politica.
En lugar de denunciar desde el lenguaje, actiia desde la materialidad. El riesgo y la
vulnerabilidad no son meros temas: son los medios a través de los cuales el pensamiento
acontece. La escena se vuelve asi un ensayo encarnado sobre la interdependencia, la
exposicion y la posibilidad de sostener el temblor.

Las resefias periodisticas recuperadas permiten corroborar este desplazamiento. La critica
argentina, al enfatizar la proclamacion poético-politica, reconoce en la obra una praxis
emancipadora; la europea, al destacar la precision técnica, sefiala el rigor de su lenguaje ritual.
Entre ambas perspectivas se traza un arco que evidencia la amplitud del gesto de Cugat: su
capacidad de dialogar con tradiciones diversas y de interpelar tanto la estética como la ética
de la mirada.

11



En términos de aporte al campo de la performance, Queerass(é) ofrece un modelo para pensar
la indefinicion como método. No se trata de una categoria tematica sino de una metodologia
sensible: la practica de mantener abierto el sentido. En un contexto donde las identidades se
reafirman para ser reconocidas, la obra propone la paradoja de resistir mediante la
inestabilidad. La indefinicion deviene forma de resistencia, no por evadir la politica, sino por
encarnarla en su precariedad.

En sintesis, Queerass(é) muestra que la performatividad no se agota en el acto de significar,
sino que se extiende al campo de lo material y lo afectivo. Su gesto de suspension —entre el
aire y el suelo, entre el yeso y la piel— condensa una ética de la porosidad: ser en transito,
sostenerse en lo inacabado. La obra no pretende cerrar una lectura sobre el cuerpo, sino abrir
un umbral donde la materia piensa, el afecto vibra y el sentido se rehace.

En ese umbral, la indefinicién deja de ser carencia y se vuelve potencia: una poética que no
representa, sino que reconfigura la posibilidad misma de lo humano.

Referencias:

Ahmed, S. (2015). La politica cultural de las emociones (C. Olivares Mansuy, Trad.).
Programa Universitario de Estudios de Género, Universidad Nacional Autonoma de México.
(Obra original publicada en 2004). ISBN 978-607-02-7055-0

Barad, K. (2003). Posthumanist performativity: Toward an understanding of how matter
comes to matter. Signs. Journal of Women in Culture and Society, 28(3), 801-831.
https://doi.org/10.1086/345321

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan: Sobre los limites materiales y discursivos del
“sexo” (A. Bixio, Trad.). Paidos. (Obra original publicada en 1993)

Dramis, A. (2025, 23 de julio). Queerass(é) Acto 1: un réquiem para despedir los géneros.
Pégina/12.
https://www.paginal2.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-genero
S

Tiempo Argentino. (2025, 8 de julio). «Queerass(é)»: la apasionante proclama
poético-politica de Mau Cugat. Tiempo Argentino.

https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/

Saravia, C. (2025, 23 de agosto). Queerass(é): la poética de un cuerpo sin género. Marcha
Noticias. https://marcha.org.ar/queerasse-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/

Uceda G. P. (2025, 4 de agosto) Queerass(e) Mau Cugat Alerta Cultural

Kafka, Y. (2024, 7 de febrero). Festival Trente Trente 2024 — Episode 5: Queerass(é). La
Revue du Spectacle.
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lonta
no--Landing a3813.html

12


https://doi.org/10.1086/345321
https://doi.org/10.1086/345321
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/?utm_source=chatgpt.com
https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/?utm_source=chatgpt.com
https://marcha.org.ar/queerasse-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/
https://www.alertacultural.com/queerasse-acto-i-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com

	QUEERASS(É): ACTO I – «CÁNTICOS DE UN CUERPO SIN GÉNERO». La indefinición como poética en la política de la performance 1 
	 
	Introducción: la poética de la indefinición en la escena contemporánea 
	Descripción escénica y materialidades de la obra 
	 
	Derivas críticas y trayectorias del acontecimiento 
	 
	Poética de la indefinición: cuerpo, materia y afecto 
	 
	La indefinición como método: pensamiento y deriva final 
	 
	Referencias: 

