
Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
QUEERASS(É): ACTO I – «CÁNTICOS DE UN CUERPO SIN 

GÉNERO». La indefinición como poética en la política de la performance 1 
 
Leonel Matías Gutierrez 
Gestión de la Comunicación Turística, Facultad de Ciencias de la Comunicación,  
Universidad Nacional de Córdoba. 
leonel.gutierrez@mi.unc.edu.ar 
https://orcid.org/0009-0005-0500-6262  
 

Resumen: 

Este artículo analiza la poética de la indefinición en la performance Queerass(é): Acto I – 
«Cánticos de un cuerpo sin género», creación de Mau Cugat, artista argentina radicada en 
Francia. A partir de reseñas críticas nacionales e internacionales y del diálogo con los aportes 
teóricos de Judith Butler, Karen Barad y Sara Ahmed, el trabajo examina cómo la obra 
desarticula las representaciones normativas del cuerpo y propone una materialidad afectiva y 
poshumanista. Se plantea que la pieza articula una política de la vulnerabilidad donde el 
cuerpo —en su suspensión y exposición— se convierte en acontecimiento, antes que en 
representación. Así, la indefinición se afirma como estrategia estética y política que 
reconfigura la relación entre materia, afecto y mirada en el campo de la performance 
contemporánea. 

Palabras clave: cuerpo; indefinición; materialidad; performance; política. 

 

QUEERASS(É): ACT I – “SONGS OF A GENDERLESS BODY”. 
INDEFINITENESS AS POETICS IN THE POLITICS OF PERFORMANCE 

Abstract: 

This article analyzes the poetics of indeterminacy in Queerass(é): Act I – “Chants of a 
Genderless Body”, a performance created by Mau Cugat, an Argentine artist based in France. 
Drawing on national and international reviews and engaging with the theoretical perspectives 
of Judith Butler, Karen Barad, and Sara Ahmed, the paper explores how the work dismantles 
normative representations of the body and proposes an affective, posthumanist materiality. It 
argues that the piece articulates a politics of vulnerability in which the body —through 
suspension and exposure— becomes an event rather than a representation. Indeterminacy thus 
emerges as both an aesthetic and political strategy that reconfigures the relationship between 
matter, affect, and gaze within contemporary performance practices. 

Keywords: body; indeterminacy; materiality; performance; politics. 

1 Para citación de este artículo: Gutierrez, Leonel Matías. (2026). Queerass(é): Acto I – 
«Cánticos de un cuerpo sin género». La indefinición como poética en la política de la 
performance. El Peldaño–Cuaderno de Teatrología. Julio-Diciembre 2025, n26, 5-12. 
https://www.ojs.arte.unicen.edu.ar/index.php/elpeldano/article/view/1511/version/1370 
Sección: Artículos. Recepción: 31/08/2025. Aceptación final: 17/10 /2025. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

5 

mailto:leonel.gutierrez@mi.unc.edu.ar
https://orcid.org/0009-0005-0500-6262


Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
 
Introducción: la poética de la indefinición en la escena contemporánea 

La escena performática contemporánea se encuentra atravesada por un interés persistente en 
desarmar los marcos normativos que determinan la representación del cuerpo. En los últimos 
años, las prácticas escénicas vinculadas al arte queer, el circo contemporáneo y la instalación 
han desplegado modos de experimentación que ponen en crisis los límites entre técnica, 
política y afecto. En este contexto, Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin 
género»2, de la artista transdisciplinaria Mau Cugat, se configura como una de las propuestas 
más significativas dentro de las exploraciones que interrogan la materialidad del cuerpo y sus 
posibles devenires. 

​
Figura 1. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». Fotografía de Mau Cugat, 2025. 

Fuente: página oficial del proyecto maucugat.com. 

Estrenada en Argentina y posteriormente presentada en el Festival Trente Trente de Burdeos, 
la obra articula circo, instalación y performance en un dispositivo circular donde la cercanía 
con el público desactiva jerarquías de mirada y convierte la vulnerabilidad en un terreno 
común. Su gesto más visible —la suspensión del cuerpo mediante un arnés de yeso— 
funciona como metáfora y acto: una escena donde la materia, el riesgo y la exposición se 
confunden, produciendo una imagen que oscila entre el sostén y la caída. 

2 En este artículo se emplean pronombres y concordancias femeninas al referirse a la artista Mau 
Cugat, atendiendo al modo en que ella misma se nombra y habita su práctica. Esta decisión no 
responde a una convención gramatical sino a un gesto de coherencia ética y crítica, en consonancia 
con los debates contemporáneos sobre lenguaje, género y representación. A su vez, se mantienen 
formas inclusivas y sustantivos colectivos con el fin de evitar el uso del masculino genérico y sostener 
una escritura que acompañe la poética de la indefinición que atraviesa Queerass(é): Acto I. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

6 

https://maucugat.com?utm_source=chatgpt.com


Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
El objetivo de este trabajo es analizar la poética de la indefinición que atraviesa Queerass(é), 
entendiendo dicha indefinición como una estrategia estética y política que desarma los 
regímenes de representación del cuerpo. A partir del diálogo entre reseñas críticas argentinas 
y europeas y un marco teórico sustentado en Judith Butler, Karen Barad y Sara Ahmed, se 
propone leer la performance no como un discurso sobre el género, sino como una práctica 
material y afectiva que piensa el cuerpo más allá de su identidad. 

Karen Barad profundiza esta idea al señalar que “Agency is not an attribute but the ongoing 
reconfigurings of the world” [la agencia no es un atributo, sino las reconfiguraciones 
continuas del mundo], y que “discursive practices and material phenomena are not separate 
but mutually articulated” [las prácticas discursivas y los fenómenos materiales no son 
entidades separadas, sino mutuamente articuladas] (traducción propia) (Barad, 2003, p. 203). 

Por su parte, Sara Ahmed (2015) señala que “las emociones moldean las superficies mismas 
de los cuerpos [...] a través de las orientaciones de acercamiento o alejamiento de los otros.” 
(p. 24). Desde esta perspectiva, el espacio circular y la proximidad física en la obra de Cugat 
configuran una política afectiva donde el contacto se vuelve forma de pensamiento: la 
emoción no como expresión interior, sino como fricción que redefine lo sensible. 

En este marco, la hipótesis que guía el análisis sostiene que Queerass(é): Acto I cuestiona las 
representaciones normativas del cuerpo y afirma la indefinición como una estrategia estética y 
política. La obra desplaza la pregunta por la identidad hacia la experiencia misma del cuerpo 
como acontecimiento: un territorio material, afectivo y efímero donde el sentido se rehace en 
cada gesto. 

 

Descripción escénica y materialidades de la obra 

Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género» se desarrolla en un dispositivo 
circular que dispone al público alrededor del espacio de acción, eliminando la frontalidad y 
estableciendo una relación de cercanía radical entre intérprete y espectadores. La escena se 
organiza desde la respiración compartida: no hay distancia de seguridad, sino un campo de 
exposición común. Esta disposición espacial no sólo redefine la percepción del 
acontecimiento escénico, sino que inscribe una política del mirar, en la que cada cuerpo 
presente participa de la misma fragilidad. 

El paisaje visual es mínimo y preciso. Una iluminación fría recorta el contorno del círculo 
central, un aro de luz delimita la zona de acción y un vestuario translúcido envuelve a la 
intérprete, dejando pasar la mirada y la luz. Los materiales —yeso, tela, cuerda, cuchillo, 
sonido— se combinan para producir una tensión entre lo leve y lo pesado, entre lo visible y lo 
velado. La elección del yeso, en particular, define la textura conceptual de la obra: material 
frágil, moldeable, que adquiere forma al mismo tiempo que inmoviliza. El yeso se vuelve 
cuerpo, máscara, sostén y amenaza. 

Uno de los momentos más potentes ocurre cuando la intérprete, luego de modelar en escena 
un arnés de yeso, es suspendida en el aire por esa misma estructura. El cuerpo cuelga, 
sostenido por el material que momentos antes parecía inmovilizarlo. El gesto de cortar el 
arnés con un cuchillo convierte la suspensión en liberación: el riesgo deviene metáfora y la 
materia se transforma en agente de sentido. No hay exhibición de destreza circense, sino un 
ritual de emancipación que desarma los vínculos entre cuerpo, sostén y representación. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

7 



Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
La sonoridad acompaña este proceso como una capa atmosférica. La música experimental 
—tejida con texturas electrónicas y vibraciones graves— no acompaña la acción: la 
constituye. El sonido modula la percepción del tiempo y la respiración, instalando una 
temporalidad expandida que intensifica la sensación de suspensión. La luz también participa 
de esa misma poética: fluctúa, late, se retrae, acentuando el carácter ritual de la escena. 

El vestuario translúcido cumple un rol decisivo: más que ocultar, revela. La tela ligera, casi 
etérea, permite que la luz penetre y atraviese la superficie del cuerpo, haciendo visible la 
porosidad entre carne y materia. El cuerpo no se muestra como un objeto, sino como un 
proceso que se rehace constantemente en su exposición. 

Cada elemento del montaje —la disposición circular, los materiales, la iluminación, el sonido, 
el vestuario— se articula en torno a una poética de la indefinición. Nada se fija ni se clausura: 
todo permanece en tránsito. El círculo, más que un marco espacial, es una metáfora de 
continuidad y devenir. En ese espacio sin jerarquías, el cuerpo suspendido encarna la 
posibilidad de ser al mismo tiempo sostén y caída, peso y vuelo, gesto y materia. 

Así, la obra no representa la indefinición: la produce. El cuerpo en escena no “habla sobre” el 
género, sino que actúa la inestabilidad del sentido, desplegando una materialidad sensible que 
se rehace en el mismo acto de mostrarse. 

 

Derivas críticas y trayectorias del acontecimiento 

La recepción de Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género» se construye en la 
intersección entre la crítica argentina y la europea, revelando una doble lectura: mientras la 
prensa nacional enfatiza el gesto político y afectivo de la obra, los medios internacionales 
destacan su precisión técnica y su dimensión ritual. Esta tensión entre poética y técnica, entre 
lo sensible y lo estructural, condensa la potencia del proyecto de Mau Cugat dentro del campo 
de la performance contemporánea. 

En Argentina, las reseñas coinciden en reconocer la obra como un acontecimiento político que 
reconfigura las representaciones del cuerpo. En Página/12, Dramis (2025) define la pieza 
como un “réquiem para despedir los géneros”, destacando su capacidad para desarmar los 
regímenes normativos de representación y situar la indefinición como un espacio fértil para la 
existencia. En Tiempo Argentino, la performance se describe como una “proclama 
poético-política” donde el riesgo, la vulnerabilidad y la exposición se transforman en gesto 
colectivo (Tiempo Argentino, 2025). Desde otra perspectiva, Marcha Noticias observa que el 
trabajo “expone la fragilidad de un cuerpo que se rehace en cada instante” (Saravia, 2025), 
mientras que Alerta Cultural pone el acento en la experiencia perceptiva, señalando que el 
vestuario translúcido y la disposición circular “obligan a ver de otra manera” (Uceda, 2025). 
Estas miradas convergen en un punto: la obra no enuncia una identidad, sino que la disuelve, 
permitiendo que el cuerpo se despliegue como materia en transformación. 

La crítica internacional, por su parte, aporta un enfoque complementario. En La Revue du 
Spectacle, Yvan Kafka (2024) analiza la presentación de Queerass(é) en el Festival Trente 
Trente de Burdeos y destaca la precisión técnica del dispositivo de suspensión, así como la 
intensidad ritual del acto de cortar el arnés de yeso. En esta lectura, la suspensión no se 
concibe como destreza física, sino como un procedimiento poético que traduce visualmente la 
liberación del cuerpo. Kafka remarca la “ausencia de distancia de seguridad” entre intérprete 
y público, subrayando la experiencia de cercanía radical como un gesto de emancipación. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

8 



Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
Este conjunto de críticas, tanto nacionales como extranjeras, permite situar Queerass(é) 
dentro de un circuito transnacional donde las prácticas performáticas queer dialogan con los 
lenguajes del circo contemporáneo, la danza y la instalación. Las lecturas periodísticas no son 
aquí meros registros de recepción, sino fragmentos de una misma constelación discursiva que 
visibiliza el modo en que la obra opera simultáneamente como acto político y como 
arquitectura sensible. 

La figura de Mau Cugat resulta central para comprender esta convergencia. Artista argentina 
radicada en Francia, su trayectoria se inscribe en el cruce entre movimiento, teatro físico y 
artes visuales. Formada en escuelas de circo y danza contemporánea, Cugat ha desarrollado 
una práctica transdisciplinaria que entiende la escena como un espacio de devenir más que de 
representación. Su recorrido por festivales y espacios independientes —desde Córdoba y 
Buenos Aires hasta Burdeos— evidencia una doble pertenencia: la autogestión local y el 
circuito internacional de experimentación escénica. En este sentido, Queerass(é) condensa las 
búsquedas de una generación de artistas que piensan la performance como territorio de 
tránsito, donde la materialidad del cuerpo se vuelve el principal instrumento crítico. 

La articulación entre las reseñas y la trayectoria de Cugat permite comprender que la obra no 
se sostiene únicamente en su gesto estético, sino también en su modo de producción colectiva. 
La música experimental en vivo, el diseño lumínico y la composición espacial responden a 
una lógica colaborativa que desarma la noción de autoría unívoca. Queerass(é) se construye 
así como una trama: un dispositivo donde el cuerpo, la materia y la comunidad se entrelazan 
en una misma operación poética. 

En suma, la recepción crítica y la trayectoria artística de Mau Cugat inscriben la obra en un 
campo de indefinición expandida, donde el cuerpo deja de ser representación para devenir 
acontecimiento. Entre la lectura política argentina y la interpretación ritual europea, la 
performance despliega un lenguaje propio que combina fragilidad, precisión y deseo de 
transformación. Esa ambigüedad —que es también su potencia— sitúa a Queerass(é) entre las 
experiencias más radicales de la performance contemporánea reciente. 

 

Poética de la indefinición: cuerpo, materia y afecto 

La noción de indefinición que atraviesa Queerass(é) excede el campo estético: se trata de una 
operación política y ontológica. En la obra, el cuerpo no busca representar una identidad sino 
interrumpir el deseo de definición que organiza las estructuras del lenguaje y de la mirada. La 
suspensión del cuerpo, la exposición del yeso y la cercanía con el público activan una zona de 
ambigüedad que se opone a cualquier cierre categorial. Este gesto sitúa a la performance en 
diálogo con los debates contemporáneos sobre materialidad, afecto y performatividad, que 
han problematizado la relación entre cuerpo y sentido. 

En este punto resulta pertinente recuperar la perspectiva de Judith Butler, quien en Cuerpos 
que importan (2002) cuestiona el supuesto de que los cuerpos sean realidades previas al 
discurso. Butler propone entender la materialidad como efecto reiterado de normas, un campo 
donde las prácticas sociales y lingüísticas moldean la carne misma. Sin embargo, Queerass(é) 
parece ir más allá de la performatividad lingüística: no sólo reitera o parodia el régimen de 
género, sino que lo hace estallar en la experiencia material del cuerpo. 

En escena, la materia —el yeso, la cuerda, la luz, la piel— no acompaña un significado: lo 
produce. Allí radica el paso de la performance como representación a la performance como 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

9 



Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
acontecimiento. Desde esta perspectiva, la obra dialoga con el pensamiento de Karen Barad y 
su concepción de la performatividad poshumanista, que disputa la centralidad del lenguaje en 
la producción de lo real. Para Barad, “Performativity, properly construed, is not an invitation 
to turn everything (including material bodies) into words; on the contrary, performativity is 
precisely a contestation of the excessive power granted to language to determine what is real.” 
[La performatividad, correctamente entendida, no invita a convertirlo todo —incluidos los 
cuerpos materiales— en palabras; por el contrario, constituye una disputa frente al poder 
excesivo otorgado al lenguaje para determinar lo que es real.] (traducción propia) (Barad, 
2003, p. 188). 

En Queerass(é), la materia importa literalmente: el yeso, al fraguar sobre la piel, transforma el 
cuerpo y lo obliga a redefinir su límite. La suspensión —ese instante en el que el cuerpo 
cuelga del arnés que él mismo generó— materializa la agencia de la materia. La acción de 
cortar el yeso no es metáfora de liberación: es liberación, un acto donde la materia participa 
del pensamiento. 

Barad también sostiene que “The dynamics of intra-activity implies that matter is an ‘active’ 
agent in its ongoing materialization.” [La dinámica de la intra-actividad implica a la materia 
como un “agente” activo en su continua materialización.] (traducción propia) (Barad, 2003, p. 
207). Este concepto resulta particularmente productivo para comprender la escena de 
Queerass(é): el cuerpo suspendido no es un soporte pasivo del discurso, sino un nodo de 
relaciones entre carne, material y energía. La obra muestra cómo la materia piensa, cómo la 
materia siente, cómo la materia recuerda. En ese sentido, la suspensión se convierte en un 
laboratorio de intra-acción donde el cuerpo, el objeto y el espacio se co-constituyen. 

Si la materialidad define la dimensión física del acontecimiento, el afecto lo sostiene como 
experiencia compartida. Aquí la lectura de Sara Ahmed permite desplazar la idea de emoción 
como interioridad hacia una lógica de superficie y contacto. En La política cultural de las 
emociones, Ahmed advierte que “las emociones [no] sean el centro de todo. Las emociones no 
hacen girar al mundo. Aunque en cierto sentido sí giran.” (2015, p. 45). 

La disposición circular de Queerass(é) y la cercanía entre intérprete y público activan 
justamente esas orientaciones afectivas: los cuerpos se modifican mutuamente, sus superficies 
se rehacen en la proximidad. La emoción, en lugar de ser un contenido psicológico, se vuelve 
una textura del encuentro. 

A la vez, Ahmed advierte que “por su misma intensidad las emociones implican una 
comunicación fallida” (2015, p. 35). Esa falla es visible en la obra: el contacto no genera 
consenso, sino fricción. El público oscila entre la empatía y la incomodidad, entre el deseo de 
sostener y el impulso de apartarse. Esa oscilación produce un conocimiento afectivo que 
desborda la comprensión racional y vuelve el riesgo una forma de pensamiento compartido.​
En este sentido, Queerass(é) no busca transmitir una emoción, sino hacer sentir la 
imposibilidad de sentir lo mismo. El afecto funciona como espacio de desacuerdo donde la 
comunidad se constituye en la diferencia. 

Así, la poética de la indefinición no se limita a un contenido temático —la ambigüedad de 
género—, sino que estructura la forma misma del acontecimiento. En la performance, el 
cuerpo es simultáneamente materia, emoción y pensamiento. La indefinición se vuelve 
método: una forma de sostener el vacío, de dejar que el sentido se fragüe como el yeso, 
lentamente, sobre la piel. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

10 



Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
La potencia política de Queerass(é) radica justamente en esa operación: no representar la 
indefinición, sino practicarla. Allí donde el lenguaje intenta nombrar, la obra suspende; donde 
la mirada busca fijar, la escena se deshace. La política de la indefinición consiste en sostener 
ese temblor —entre materia y afecto, entre cuerpo y mirada— donde lo humano y lo no 
humano se confunden. 

 

La indefinición como método: pensamiento y deriva final 

La lectura de Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género» permite advertir que 
la indefinición no es una ausencia de forma, sino una forma otra de conocimiento. La obra 
desplaza los códigos de representación tradicionales para producir un espacio donde la 
materia, el afecto y la percepción se vuelven herramientas críticas. En esta operación, el 
cuerpo no es soporte de un mensaje, sino dispositivo de pensamiento: un modo de elaborar 
sentido en el mismo gesto que lo desestabiliza. La poética de la indefinición se expresa en tres 
planos que se superponen. 

Primero, en el plano escénico, la suspensión del cuerpo, el yeso, la luz y la respiración 
compartida componen un sistema de relaciones donde la fragilidad se vuelve estructura. No 
hay narrativa lineal ni desarrollo dramático: hay un cuerpo en devenir que pone a prueba sus 
límites. 

Segundo, en el plano teórico, la obra confirma lo que Barad denomina “intra-actividad”: la 
materia participa activamente en su propia materialización. En el gesto de cortar el arnés, el 
cuerpo y el yeso co-producen un acontecimiento que es al mismo tiempo físico y conceptual.​
Tercero, en el plano afectivo, el contacto entre intérprete y público realiza lo que Ahmed 
llama una textura emocional del encuentro: un saber corporal que no se traduce en lenguaje, 
sino en vibración. La indefinición opera allí como una política de lo sensible, donde la 
emoción no unifica sino que diferencia. 

Este triple movimiento revela que la potencia política de Queerass(é) no reside en la 
representación de una identidad queer, sino en la práctica misma de des-identificación. La 
obra no dice “qué es” un cuerpo sin género; lo hace existir, lo pone en acto. Su fuerza radica 
en la performatividad material que Butler apenas vislumbró y que la obra lleva al terreno de la 
experiencia física. Así, el cuerpo deja de ser una categoría discursiva para convertirse en un 
proceso de reconfiguración continua: una superficie porosa que se rehace al contacto con la 
materia y con otros cuerpos. 

Desde esta perspectiva, la performance se sitúa como un laboratorio de sensibilidad política. 
En lugar de denunciar desde el lenguaje, actúa desde la materialidad. El riesgo y la 
vulnerabilidad no son meros temas: son los medios a través de los cuales el pensamiento 
acontece. La escena se vuelve así un ensayo encarnado sobre la interdependencia, la 
exposición y la posibilidad de sostener el temblor. 

Las reseñas periodísticas recuperadas permiten corroborar este desplazamiento. La crítica 
argentina, al enfatizar la proclamación poético-política, reconoce en la obra una praxis 
emancipadora; la europea, al destacar la precisión técnica, señala el rigor de su lenguaje ritual. 
Entre ambas perspectivas se traza un arco que evidencia la amplitud del gesto de Cugat: su 
capacidad de dialogar con tradiciones diversas y de interpelar tanto la estética como la ética 
de la mirada. 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

11 



Sección: Artículos. Queerass(é): Acto I – «Cánticos de un cuerpo sin género». La 
indefinición como poética en la política de la performance. Leonel Matías Gutierrez. 

 
En términos de aporte al campo de la performance, Queerass(é) ofrece un modelo para pensar 
la indefinición como método. No se trata de una categoría temática sino de una metodología 
sensible: la práctica de mantener abierto el sentido. En un contexto donde las identidades se 
reafirman para ser reconocidas, la obra propone la paradoja de resistir mediante la 
inestabilidad. La indefinición deviene forma de resistencia, no por evadir la política, sino por 
encarnarla en su precariedad. 

En síntesis, Queerass(é) muestra que la performatividad no se agota en el acto de significar, 
sino que se extiende al campo de lo material y lo afectivo. Su gesto de suspensión —entre el 
aire y el suelo, entre el yeso y la piel— condensa una ética de la porosidad: ser en tránsito, 
sostenerse en lo inacabado. La obra no pretende cerrar una lectura sobre el cuerpo, sino abrir 
un umbral donde la materia piensa, el afecto vibra y el sentido se rehace.​
En ese umbral, la indefinición deja de ser carencia y se vuelve potencia: una poética que no 
representa, sino que reconfigura la posibilidad misma de lo humano. 

 

 

Referencias: 

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones (C. Olivares Mansuy, Trad.). 
Programa Universitario de Estudios de Género, Universidad Nacional Autónoma de México. 
(Obra original publicada en 2004). ISBN 978-607-02-7055-0 

Barad, K. (2003). Posthumanist performativity: Toward an understanding of how matter 
comes to matter. Signs: Journal of Women in Culture and Society, 28(3), 801–831. 
https://doi.org/10.1086/345321 

Butler, J. (2002). Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales y discursivos del 
“sexo” (A. Bixio, Trad.). Paidós. (Obra original publicada en 1993) 

Dramis, A. (2025, 23 de julio). Queerass(é) Acto 1: un réquiem para despedir los géneros. 
Página/12. 
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-genero
s 

Tiempo Argentino. (2025, 8 de julio). «Queerass(é)»: la apasionante proclama 
poético-política de Mau Cugat. Tiempo Argentino. 
https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/ 

Saravia, C. (2025, 23 de agosto). Queerass(é): la poética de un cuerpo sin género. Marcha 
Noticias. https://marcha.org.ar/queerasse-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/ 

Uceda, G. P. (2025, 4 de agosto). Queerass(é) – Mau Cugat. Alerta Cultural. 
https://www.alertacultural.com/queerasse-acto-i-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/ 

Kafka, Y. (2024, 7 de febrero). Festival Trente Trente 2024 – Épisode 5: Queerass(é). La 
Revue du Spectacle. 
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lonta
no--Landing_a3813.html 

 
El Peldaño- Cuaderno de Teatrología N° 25. Período Julio-Diciembre, 2025. Enero 2026. 

12 

https://doi.org/10.1086/345321
https://doi.org/10.1086/345321
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.pagina12.com.ar/843726-queerass-e-acto-1-un-requiem-para-despedir-los-generos?utm_source=chatgpt.com
https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/?utm_source=chatgpt.com
https://www.tiempoar.com.ar/ta_article/queerasse-poetica-politica-mau-cugat/?utm_source=chatgpt.com
https://marcha.org.ar/queerasse-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/
https://www.alertacultural.com/queerasse-acto-i-canticos-de-un-cuerpo-sin-genero/
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.larevueduspectacle.fr/Festival-Trente-Trente-2024-Episode-5-Queerass-e--Lontano--Landing_a3813.html?utm_source=chatgpt.com

	QUEERASS(É): ACTO I – «CÁNTICOS DE UN CUERPO SIN GÉNERO». La indefinición como poética en la política de la performance 1 
	 
	Introducción: la poética de la indefinición en la escena contemporánea 
	Descripción escénica y materialidades de la obra 
	 
	Derivas críticas y trayectorias del acontecimiento 
	 
	Poética de la indefinición: cuerpo, materia y afecto 
	 
	La indefinición como método: pensamiento y deriva final 
	 
	Referencias: 

